Peasants for Peace? Het gewicht van de boerenstem
in India, ca. 1930-1960

Carolien Stolte

In Moga, een kleine provinciestad in de Indiase regio Punjab, kwamen op 13
september 1954 boeren uit heel India samen met politici die de belangen van
die boeren hoogin het vaandel hadden staan. Het betrof de twaalfde nationale
vergadering van de All-India Kisan Sabha, de Indiase boerenbond.! De keuze
was niet zomaar op Moga gevallen: de regio was vruchtbaar en van groot
belang voor de voedselzekerheid van het net onafhankelijke India. Bovendien
had Moga een voorgeschiedenis van antikoloniaal boerenprotest. In 1939
waren boeren in het district namelijk in opstand gekomen tegen de zogeheten
chowkidari belasting, een verplicht bedrag dat boeren moesten afdragen aan de
Britten ter financiering van bewakers (chowkidars) in de dorpen.? De
chowkidars fungeerden als een soort politiemacht voor afgelegen rurale
gebieden. Ze hadden de taak om de openbare orde te bewaren, maar ook om
potentiéle verstoringen daarvan en andere verdachte zaken bij de autoriteiten
te melden. De boeren van Moga hadden destijds de handen ineengeslagen en
weigerden collectief om deze belasting nog langer te betalen.

Moga was niet de enige plek waar dit indertijd gebeurde: de belasting
was ook elders één van de speerpunten van de il disobedience beweging, de
gecodrdineerde burgerlijke ongehoorzaamheid die werd betracht door de
Indiase onafhankelijkheidsbeweging. De beroemde zoutmarsen van
Mahatma Gandhi, gericht tegen de Britse belasting op zoutwinning, maakten
daar bijvoorbeeld ook deel van uit. Wat echter bijzonder was aan de
boerenopstand in Moga, is dat er jathas naar Moga trokken om de boeren te
steunen. In de traditie van de sz&hs — de grootste religieuze groep in Punjab —
is een jatha een groep sikh vrijwilligers die samenkomt om een
gemeenschappelijk doel na te streven. In de vroegmoderne tijd waren jathas
veelal  nomadische  gewapende  groepen, maar  tijdens de

Deze publicatie maakt deel uit van het NWO-VIDI project Peace Palms met
dossiernummer VI.Vidi.221F.026.

U M. Rasul, A History of the All India Kisan Sabha (Calcutta 1974) 1606.

2 M. Mukhetjee, Peasants in India’s Nonviolent Revolution: Practice and Theory (New Delhi
2004) 182.

Leidschrift, jaargang 40, nummer 3, november 2025



Carolien Stolte

onafhankelijkheidsstrijd namen ze ook deel aan geweldloze demonstraties.’
In dit geval togen ze met 350 man (waaronder 50 vrouwen) naar Moga om
het boerenprotest met hun fysieke aanwezigheid en het zingen van liederen
kracht bij te zetten, en daarmee de autoriteiten uit te dagen hen allemaal te
arresteren. + Dit is eveneens een beproefde tactick bij burgerlijke
ongehoorzaamheidsbewegingen, omdat massa-arrestaties bij geweldloos
protest slecht afstralen op de autoriteiten.

Tot slot lag Moga niet ver van de vers getrokken grens tussen India en
Pakistan, en was de regio zeker niet immuun geweest voor het sektarisch
geweld dat uitbrak rondom de opsplitsing van Brits India in 1947.5 Sterker
nog, de graanmarkt van Moga was cen van de plaatsen geweest waar door
sikhs geld werd gecollecteerd om wapens te kopen voor gebruik tegen de
lokale moslims.® Een week na de onafhankelijkheid waren nagenoeg alle
moslims uit de regio verdwenen. Voor iedere deelnemer uit Moga aan het
congres van de All-India Kisan Sabha lag deze pijnlijke geschiedenis nog zeer
vers in het geheugen: het geweld van de opsplitsing was voor hen immers pas
zeven jaar geleden. Het is daarom niet ondenkbaar dat er ook geweldplegers
deelnamen aan het congres.

Er lag dus een groot aantal acute problemen op tafel in 1954: de
opbouw en eenheid van het land, voedsel- en waterzekerheid, en vooral de
rechten van landloze boeren, één van de belangrijkste redenen waarom de
boerenbond oorspronkelijk was opgericht. Het is daarom opvallend dat het
congres van de All-India Kisan Sabha in Moga net zozeer het terrein werd
van grote internationale agendapunten: de recente overeenkomst tussen de
Indiase premier Jawaharlal Nehru en zijn Chinese tegenhanger Zhou Enlai;
de net opgerichte Zuidoost-Aziatische Verdragsorganisatie waarmee Pakistan
was toegetreden tot het Amerikaanse kamp in de Koude Ootlog; en de
nucleaire dreiging die dat jaar in Azi€ heel concreet was geworden toen

3 Ook bij de meest recente boerenprotesten in India: H. Grewal, “The Violent-
nonviolent Binary of Democratic Protest: Phantasmagoria, Gursikhi, and Khalsa
Sovereignty,” Sikh Formations, 18.1-2 (2022) 206-218.

* Mukhetjee, Peasants in India’s Nonviolent Revolution, 182.

>Voor een recent overzicht van deze periode, zie: Y.Khan, The Great Partition: The
Making of India and Pakistan New Haven, CT 2017).

6 K.S. Bajwa, ‘A Critical Appraisal of the Diary of Anokh Singh on the Partition of
India, 1947, Proceedings of the Indian History Congress 72.2 (2011) 1337-1343: 1337.

80



Peasants for Peace?

Japanse vissers in de radioactieve wolk van de Amerikaanse atoomtesten bij
de Bikini-eilanden terecht kwamen.”

Wat deden deze internationale problemen op de belangrijkste
sectorvergadering van een organisatie die verantwoordelijk was voor de
belangen van India’s grootste beroepsgroep, de boeren? Combineerden
boeren inderdaad hun strijd voor eigen rechten met stellingname in
internationaal-politieke kwesties? Of zegt dit vooral iets over een groeiende
afstand tussen de landloze boeren in de lokale afdelingen van de Kisan Sabha
en de nationale leiders die hen claimden te vertegenwoordigen?

De All-India Kisan Sabha en boerenprotest

De geschiedenis van India’s onafhankelijkheidsstrijd is onlosmakelijk
verbonden met de strijd om bestaanszekerheid voor kleine boeren. Gandhi’s
eerste protest in India vond plaats in Champaran, in de noordelijke provincie
Bihar, en was gericht tegen de verplichte indigoteelt. Boeren in Bihar werden
namelijk gedwongen om kostbare landbouwgrond op te offeren voor het
planten van indigo, dat de Britse autoriteiten vervolgens tegen een kunstmatig
lage prijs afnamen.® Bihar is net als Punjab een belangtijke landbouwregio in
India waar al in de negentiende eeuw sporadisch boerenopstanden
plaatsvonden. Ook toen speelde de indigokwestie al, maar de onderliggende
kwestie van autonomie voor boeren was breder dan het planten van indigo
alleen.

Tijdens de vroegmoderne tijd was een groot deel van het bebouwbare
land in handen gekomen van zogeheten gamindars (grondbezitters), die zich
ontwikkelden tot een feodale adel onder het Mughal keizerrijk met
bijbehorende belastingheffing en militaire plichten.? Bihar was één van de
plekken waar de East India Company dit systeem vervolgens formaliseerde
door via de zamindars een vastgelegde belastingafdracht te vragen, die de
zamindars op hun beurt bij de boeren hieven. Dit systeem bood in meerdere

7 Rameshwari Nehru Personal Papers (hierna RNPP), Nehru Memorial Museum and
Library (Hierna NMML): All India Peace Council Weekly Newsletter, 5 oktober 1954.
8 J. Pouchepadass, Champaran and Gandhi: Planters, Peasants and Gandhian Politics
(Oxford 1999).

? Voor een recente geschiedenis van de zamindars in Bihar zie: T.Ansati, Mughal
Administration and the Zamindars of Bihar (Londen 2019).

81



Carolien Stolte

bestuurslagen ruimte voor misbruik, waarbij boeren steevast aan het kortste
eind trokken.

Het revolutionaire potentieel van India’s boerenpopulatie bleef niet
lang onopgemerkt. De eerste gisan sabba (lett. boerenbond) van India werd in
1929 opgericht in Bihar om een tegenwicht te bieden aan de grote macht van
de zamindars. Volledige afschaffing van het zamindari systeem was echter nog
geen expliciet doel. Het gold als te radicaal: veel nationalisten waren bang dat
een  beweging met een  dergelijk  revolutionair  doel de
onathankelijkheidsbeweging uit elkaar zou spelen.!® Liever richtten ze zich op
hervormingen die het lot van boeren verlichtten, maar het onderliggende
systeem intact lieten.

In de eerste jaren van de boerenbond in Bihar werd dan ook een
tweedeling zichtbaar die zich al snel op nationaal niveau zou herhalen.
Enerzijds stonden leiders op die de boeren wilden verbinden aan de
nationalistische beweging, opdat een onafhankelijk India ook een
rechtvaardiger India zou worden waarin hun rechten gewaarborgd zouden
zijn. Het grote aantal boeren zou op hun beurt de nationale beweging verder
kracht bij zetten, omdat men dan met recht kon zeggen namens een grote en
representatieve groep te spreken. Anderzijds stonden leiders op die de
onafhankelijkheid niet zet de boeren, maar via de boeren wilden bereiken:
door het afschaffen van het zamindari systeem zouden niet alleen de boeren
worden bevrijd van gedwongen arbeid, gedwongen teelt en gedwongen
afdrachten, maar zou ook het koloniale bestuur van onderaf worden
ontwricht.!!

In de regel was geen van deze twee soorten boerenleiders zelf boer.
Sterker nog, veel van de leiders van het Indian National Congress hadden
nauwe banden met zamindars of kwamen zelfs uit zamindarfamilies.!2 Veel
van hen ontkenden niet dat verandering noodzakelijk was, maar zetten in op
de verbetering van de relatie tussen zamindars en boeren met heldere rechten
en plichten voor beide kanten.!> Deze insteek veranderde na 1934, toen een
verwoestende aardbeving grote delen van Bihar ongeschikt maakte voor

10 B. Chaudhuri, ‘Agrarian Movements in Bengal and Bihar: 1919-39” in A.R. Desai
ed., Peasant Struggles in India (Bombay 1979) 347-9.

11 Ibidem, 350.

12 G.P. Sharma, ‘Nationalist response to Agrarian Conflict: dr. Rajendra Prasad and
Peasant Politics in Bihar in the 1930s’, Studies in People’s History 2.2 (2015) 216-224:
219.

13 Tbidem, 220.

82



Peasants for Peace?

cultivatie. Leiders van het Indian National Congress als Gandhi en Nehru
togen onmiddellijk naar Bihar om de bevolking een hart onder de riem te
steken en organiseerden een commissie om humanitaire hulp voor het gebied
te codrdineren. Deze Indian National Congress commissie kon echter niet
voorkomen dat de lokale zamindars de getroffen regio’s aan dezelfde strikte
heffingen onderwierpen als gewoonlijk, en zo een nijpende situatie nog verder
verergerden.'* Mede hierdoor trok de boerenkwestie steeds meer aandacht,
ook buiten Bihar. In 1936 kwam het tot de oprichting van de All-India Kisan
Sabha, die zich nu wel tot doel stelde het zamindari systeem volledig af te
schaffen en alle uitstaande schulden die boeren hadden bij de zamindars kwijt
te schelden.!> Voor de meeste leden van het Indian National Congress ging
dit echter veel te ver. Daardoor raakte het idee van een eensgezinde nationale
beweging met de boeren aan boord steeds verder uit beeld.

Met een revolutionairder boerenprogramma kwam de All-India Kisan
Sabha wel in beeld bij een andere speler: de Communistische Partij van India.
Zij hadden de boeren al sinds de oprichting van de Communistische Partij in
gedachten: bij gebrek aan een industri€le arbeidersklasse in India moest de
revolutie noodzakelijkerwijs vanuit de boerenklasse komen. Dat vereiste een
licht afwijkende lezing van communistische grondbeginselen, maar het eerste
officiéle communistische congres in India verklaarde unaniem dat er geen
redding mogelijk was voor India zonder redding van de man die het land
ploegt.! Op verschillende plekken in India kwamen regionale afdelingen van
de boerenbond in toenemende mate onder invloed te staan van de
Communistische Partij. Al snel gold de All-India Kisan Sabha als de
boerenvleugel van de communistische partij. Dat bleef zo na de
onafhankelijkheid van India in 1947.

Toen de All-India Kisan Sabha bijeenkwam in Moga in 1954, was die
invloed van de Communistische Partij duidelijk te zien. Deelnemers konden
rekenen op steun van de World Federation of Trade Unions, de boerenbond
van de Sovjet-Unie en een groot aantal boerenorganisaties uit het Oostblok.
Het ledenaantal van de boerenbond bedroeg ondertussen meer dan een

4 De nasleep van deze aardbeving is recentelijk opnieuw onderzocht door E.
Marcussen, Acts of Aid: Politics of Relief and Reconstruction in the 1934 Bibar-Nepal
Earthgunake (Cambridge 2023).

15 L. Singh, “The Bihar Kisan Sabha Movement: 1933-1939’, Social Scientist 20.5 (1992) 21-
33: 25-6.

16 The First Indian Communist Conference, in: G. Adhikari, Documents of the History
of the Commmunist Party of India vol. 2 (Delhi 1974) 635.

83



Carolien Stolte

miljoen.'”” De All-India Kisan Sabha had zich ontwikkeld tot een nationale
organisatie die actieve deelname van boeren verwelkomde. Het was méér
geworden dan een groep hervormers die wel over, maar niet mét de boeren
sprak. De zichtbaarheid van boerenpatticipatie stond nu hoog in het vaandel:
het congres eindigde met een politicke manifestatie die, volgens de eigen
documentatie van de Kisan Sabha, meer dan 100,000 boeren op de been
bracht.!8

Zelfs als we ervan uitgaan dat die deelnemersaantallen positief zijn
ingeschat, kon een provinciestad als Moga dergelijke aantallen niet
accommoderen voor een meerdaags congres. Maar dat was juist de reden dat
deze enorme boerenbijeenkomsten in relatief afgelegen gebieden werden
georganiseerd: het schiep de mogelijkheid om voor dit soort vergaderingen
cen tijdelijke stad uit de grond te stampen met slaaptenten voor deelnemers
en vrijwilligers, gaarkeukens, en podia voor toespraken en culturele
uitvoeringen.!® Het kamp kreeg zelfs een naam: Baba Rur Singh Nagar, naar
een revolutionair uit Punjab die in de VS als landarbeider had gewerkt en zijn
verdiende geld aan de Indiase revolutionaire beweging had geschonken. Ook
op die manier gaf de Kisan Sabha richting aan hun principe van
boerenparticipatie.

Hoeveel was er tegen het congres van Moga in 1954 nog over van de
eerste beginselen van de boerenbond? Enerzijds was er voortgang geboekt
op het punt van landbezit: in Punjab had nu een substantieel percentage van
de boeren enig land in eigendom. Al creéerde dat wel een nieuw probleem:
de stukken land waren veel te klein voor betekenisvolle cultivatie. Zamindars
die wel op schaal konden produceren hadden ondertussen stevige politicke
vertegenwoordiging in het Indian National Congtess - die nu de regering van
onafhankelijk India vormde - en verdreven pachters juist van hun land. Het
oude boerengevoel van verraden te zijn door het Indian National Congress,
als de partij die zegt zich het lot van de boeren aan te trekken, maar intussen
stevig vasthoudt aan de status quo, was dan ook niet verdwenen. Er was wel
cen element aan toegevoegd. Bij de stelling dat buitenlands kapitaal de wortel
van India’s economische problemen én de veroorzaker van de ellende van
Indiase boeren en arbeiders was, kon niet langer naar de kolonisator worden
verwezen. Het mikpunt van de All-India Kisan Sabha was nu het Indian

17 Om precies te zijn: 1.087.247. Rasul, A History of the All India Kisan Sabba, 166.
18 Rasul, A History of the All India Kisan Sabha, 166.
19 Ibidem.

84



Peasants for Peace?

National Congress zelf. In de woorden van de voorzitter van de Kisan Sabha,
Indulal Yagnik:

We moeten ons afvragen of de leiders van Congress [INC] onder
Pandit Nehru daadwerkelijk alles vergeten hebben wat ze ooit hebben
gezegd over de heerschappij van vreemd kapitaal ... ze hebben al hun
beloftes en voornemens op ijs gezet om zelf de oude imperialistisch-
kapitalistische orde te handhaven. Het oorspronkelijke idee van
volledige zelfstandigheid is opzijgezet voor vrijwillige onderwerping
aan de pond en de dollar ...20

De bekende kritiek, dat het Indian National Congress niet werkelijk een
rechtvaardiger en gelijkwaardiger India voor ogen had, maar alleen een
soeverein India, waarin de gevestigde Indiase elite de baas werd in plaats van
de Britse, kreeg hiermee nieuw gestalte. Met de communistische invloed op
de boerenbond werd de boerenkwestic met eenzelfde argumentatie
geinternationaliseerd. In zijn toespraak beschuldigde Yagnik het Indian
National Congress ervan te zijn geschrokken van de revolutionaire
bewegingen die door China, Indo-China, Malaya en Burma trokken. Bang
voor het verlies van hun macht, leunden ze steeds sterker op het
kapitalistische kamp uit angst voor het revolutionaire potentieel van arbeiders
en boeren in eigen land.?! Zo werd de strijd tegen grootgrondbezitters in de
sleutel gezet van de Koude Ootlog, die juist ten tijde van het Moga-congres
een steeds groter stempel op Zuid- en Zuidoost-Azié drukte.

Boeren en de ambities van de Indiase vredesbeweging

In het jaar 1954 was de verwevenheid van de Koude Oorlog en het
dekolonisatieproces in Azi€ zichtbaarder dan ooit. De slag bij Dien Bien Phu
was het begin van de Franse terugtrekking uit Vietnam, maar markeerde ook
de start van de Amerikaanse betrokkenheid en Eisenhowers eerste verwijzing
naar de dominotheorie. Dat laatste was relevant omdat in Brits Malaya de
gewapende vleugel van de Maleise Communistische Partij al enkele jaren in
een guerrillastrijd verwikkeld was met de Britten. Bezien vanuit India —

20 Presidential address, Indulal Yagnik, in: Rasul, .4 History of the Al India Kisan Sabha,
169. Vertaling auteur.
21 Tbidem, 170.

85



Carolien Stolte

vanwege hun eigen relatief vroege onafhankelijkheid een internationale
voorvechter voor dekolonisatie — waren dit zorgelijke ontwikkelingen. Waren
alle Aziatische landen met een communistische beweging nu kwetsbaar voor
interventier Dit ging om meer dan abstracte zorgen: op 8 september werd in
Manila de Southeast Asian Treaty Organization (SEATO) opgericht, een
defensief bondgenootschap dat als Aziatische tegenhanger van de NAVO
moest fungeren. Het expliciete doel van SEATO was om Zuidoost-Azié te
beschermen tegen ‘communistische agressie’.?? Onder de ondertekenaars
waren Pakistan, Thailand en de Fillippijnen. Met andere woorden: de
blokvorming van de Koude Ootlog leek, na een decennialange strijd voor
soevereiniteit, India te omringen en die pasverworven zelfbeschikking te
bedreigen.

Vergeleken met deze ontwikkelingen leek het Sino-Indiase Pancheel
Agreement van datzelfde jaar een verademing. Daarin formuleerden India en
China vijf (panch) principes (shila) van vreedzame co-existentie, waaronder
respect voor territoriale integriteit en soevereiniteit en geen inmenging in
clkaars binnenlandse aangelegenheden. Maar ook bij dit verdrag drong de
context van dekolonisatie en Koude Oorlog zich op: een belangrijke inzet
van het verdrag was het reguleren van de handelsroutes door de Himalaya, in
het bijzonder het handelsverkeer tussen India en Tibet. De op dat moment
bestaande overeenkomsten over diplomatieck- en handelsverkeer in de
Himalaya waren nog gesloten tussen de Britten en de Qing. Ze waren niet
toegerust op de nieuwe politicke situatie: de annexatie van Tibet door
revolutionair China in 1950. De grenzen tussen onafhankelijk India en de
Volksrepubliek China waren niet overal helder — potentieel een bron van
nieuw conflict, en één die het Pancheel Agreement uiteindelijk niet kon
voorkomen.??

Toch leek het Pancheel Agreement in 1954 rust te brengen in een
onrustige wereld en werd het gevierd met leuzen als Hindi-Chini Bhai Bbai
(Indiérs en Chinezen zijn broeders). Bezien vanuit de pro-communistische
boerenbond in Moga in oktober 1954 was de toenemende inmenging van de
Verenigde Staten in Azi€ de grootste bedreiging voor vrede. Het hielp daarbij
niet dat, na de verschrikkingen van Hiroshima en Nagasaki, dat jaar wederom

22 UN Treaty Collection, no. 2819: Southeast Asia Collective Defense Treaty (with
Protocol), www.treaties.un.org, geraadpleegd 26 juni 2025.

23 In 1962 brak een grensoorlog uit tussen India en China. Voor een goed beeld van
de verhouding tussen India en China, zie T. Sen, India, China and the World: a Connected
History New York, NY 2017).

86


http://www.treaties.un.org/

Peasants for Peace?

een Japans slachtoffer was gevallen bij Amerikaanse atoomtesten. De ironisch
genaamde ‘Lucky Dragon No. 5, de Japanse vissersboot wier bemanning
werd blootgesteld aan de radioactieve neerslag van de test, gaf een grote
impuls aan de antikernwapenbeweging in Azi€. Het resultaat was dat Pandit
Sundarlal, één van de oprichters van de All-India Peace Council — de grootste
links-georiénteerde vredesorganisatie in India — naar Moga toog om een
vredesrally te organiseren als onderdeel van het congres. De vredesrally
bracht 40.000 boetren op de been.?*

De resoluties die aangenomen werden in Moga reflecteren de
verwevenheid die gevoeld werd tussen de macht van grootgrondbezitters in
India zelf en de internationale situatie die zich rondom India ontvouwde. De
resoluties gingen over het limiteren van grootgrondbezit, de vrijheid van
boeren om woeste gronden in cultuur te brengen en de prijzen van
commerciéle landbouwproducten. Maar de resoluties roemden ook de
Geneve-akkoorden over Vietnam als een overwinning van Vietnamese
boeren met als argument dat het Noord-Vietnamese leger vooral uit kleine
boeren bestond en dat landhervormingen in het noorden, met de opsplitsing
van Vietnam, nu een feit waren. Daarnaast werden er resoluties aangenomen
die het SEATO verdrag verwierpen — dit ging gepaard met het uitroepen van
solidariteit met de boeren van Pakistan — en opriepen tot de dekolonisatie van
de laatste stukken India die nog in Franse en Portugese handen waren.?>

Hoe verhielden deze lokale en internationale vraagstukken zich tot
elkaar? Aan de ene kant is het bijzonder onaannemelijk dat de geopolitiek van
de Koude Oorlog een dagelijks gespreksonderwerp was onder de boeren
voor wie de Kisan Sabha zei op te komen. Analfabetisme was hoog en de
strijd om basale rechten en voorzieningen was in deze periode in veel delen
van India letterlifk een strijd op leven en dood. Anderzijds voorzagen
congressen als die in Moga wel degelijk in een behoefte. Ze maakten zichtbaar
dat lokale strijd — tegen een specificke grootgrondbezitter, tegen verdrijving
van het land, of tegen belastingheffing tijdens droogte of een mislukte oogst
— in verbinding stond met strijd op regionaal, landelijk of zelfs internationaal
niveau. Wat dat betreft waren de boerenmassas die, vaak van grote afstand,
naar Moga waren afgereisd, méér dan stemvee dat hun leiders konden
inzetten voor politicke invloed. De aantallen die op deze landelijke
vergaderingen afkwamen, hielpen om de nationale pers te halen en
garandeerden zo een politiek platform voor de wensen en zorgen van boeren.

2 Rasul, A History of the All India Kisan Sabha, 166.
25 Tbidem, 176.

87



Carolien Stolte

De aantallen op een congres als Moga werkten echter ook als een magneet
op groepen die niets met de boeren en hun strijd te maken hadden. De
aanwezigheid van Pandit Sundarlal van de All-India Peace Council is hier een
goed voorbeeld van. Uit zorg over de dreigende verdeling van Azi€ in de twee
kampen van de Koude Oorlog had de All-India Peace Council in 1954 een
Asian Solidarity Campaign opgezet. Deze tiep op tot collectieve solidariteit
onder de volkeren van Azié€ tegen blokvorming en (neo)kolonialisme, en vo6r
dekolonisatie en ontwapening. De campagne werd kracht bijgezet met
vredesrally’s en petities. En waar kon je beter grote hoeveelheden
handtekeningen ophalen dan bij een massa-evenement als de nationale
vergadering van de All-India Kisan Sabha? Pandit Sundarlal was dan ook niet
alleen naar Moga getogen. Met vijfentwintig andere leden van de All-India
Peace Council slaagde Sunderlal erin om in drie dagen tijd 24.575
handtekeningen op te halen voor de Asian Solidarity Campaign, iets wat met
trots werd vermeld binnen hun eigen gelederen.?¢

Het feit dat een boerenbond als de All-India Kisan Sabha behoortlijk
veel massa leverde en dat hun traditionele strijd tegen de zamindars makkelijk
te vertalen was naar communistische grondbeginselen, was ook de
boerenleiders niet ontgaan. De roep om vrede en zelfbeschikking in Azi€ van
organisaties als de All-India Peace Council, en hun beeld van een Azié dat vrij
was om zelf een pad te kiezen zonder soevereiniteit te moeten opgeven aan
de (kern)grootmachten van de Koude Ootlog, was bovendien niet in
tegenspraak met hun eigen doelstellingen. Sterker nog, de All-India Peace
Council, gelicerd aan de links-georiénteerde World Peace Council
(Wereldvredesraad) had een internationale infrastructuur waar ook de
boerenleiders wellicht gebruik van konden maken. Zo begonnen regionale
Kisan Sabha’s, zoals in de Noord-Indiase regio Gwalior, op eigen initiatief
handtekeningen in te zamelen voor de Asian Solidarity Campaign. Dit laat
zien dat de boerenstrijd om landrechten en de strijd voor Aziatische
zelfbeschikking steeds meer verweven raakten.

Schaken op meerdere borden
Het voorbeeld van Ayillyath Kuttiari Gopalan — antikoloniaal activist,

communistisch politicus én lange tijd voorzitter van de All-Indian Kisan
Sabha als opvolger van Yagnik — laat goed zien hoezeer lokale en

26 RNPP, NMML: All India Peace Council Weekly Newsletter, 5 oktober 1954.

88



Peasants for Peace?

internationale zelfbeschikking door elkaar liepen langs de retorische lijnen
van de vredesbeweging.?” Gopalan kwam uit het noorden van Kerala, een
regio in India waar de sociale scheidslijnen van het kastesysteem uitzonderlijk
sterk waren. De laagste kasten waren zelfs uitgesloten van het gebruik van
openbare wegen die langs tempels liepen. Gopalan kwam zelf uit een hoge
kaste, maar gebruikte het deel van zijn naam dat zijn kaste aangaf bewust niet.
Hij wijdde zich aan sociale hervormingen, participeerde in Gandhi’s zoutmars
en marcheerde uit solidariteit in de jaren dertig met een groep kastelozen over
de openbare weg in Payyannur, waar hij door tegendemonstranten in elkaar
werd geslagen.?® Tijdens de Tweede Wereldoorlog werd hij gearresteerd
vanwege acties tegen de Britse overheersing en kwam hij in de gevangenis in
aanraking met het communisme. Na de oorlog combineerde Gopalan zijn
strijd voor sociale rechtvaardigheid in India met een strijd voor een
rechtvaardigere wereldorde, vanuit de overtuiging dat het communisme de
beste manier was om beide te garanderen. Die overtuiging bracht hem bij de
All-India Kisan Sabha én de Indiase vredesbeweging.

Leiderschap van een massaorganisatie als de Kisan Sabha,
gecombineerd met de middelen en mobiliteit van de internationale
communistische beweging, bood Gopalan mogelijkheden die slechts voor
weinigen in het India van de jaren vijftig waren weggelegd. In 1952 was hij
onderdeel van de Indiase delegatie naar de Asia-Pacific Peace Conference in
Beijing.? Daar ontmoette hij afgezanten van linkse bewegingen uit heel Azié,
woonde een staatsbanket van Mao bij en sprak het congres toe namens
India.?* Enkele jaren later vertegenwoordigde hij de All-India Kisan Sabha op
het zogeheten Afro-Asian People’s Solidarity Congress in Cairo. Ook dit
congres werd gedomineerd door leden van de Wereldvredesraad atkomstig
uit de dekoloniserende wereld. Volgens Gopalan was het meest in het oog
springende aspect van de conferentie hun universele verlangen naar vrede.!

27 Voor zijn autobiografie, zie A.K. Gopalan, I the Cause of the People: Autobiographical
Reminiscences (Madras 1973).

2 N. Sasidharan. ‘Build-up of Class Consciousness: Agitational Politics in
Malabar’, Samynkta: A Journal of Gender and Culture 7.2 (2022) 1-42: 2.

2 Over de rol van dit congres in de vredesbeweging zie: R. Leow, ‘A Missing Peace:
the Asia-Pacific Peace Conference in Beijing, 1952 and the Emotional Making of
Third World Internationalism,’ Journal of World History 30.1-2 (2019) 21-53.

30 Gopalan, In the Cause of the Pegple, 188-9.

31 Tbidem, 216.

89



Carolien Stolte

Gopalans deelname aan het congres in Cairo werpt de vraag op in hoeverre
vertegenwoordiging op een dergelijke bijeenkomst de Indiase boerenbond en
haar belangen vooruithielp. Internationaliseerde dit daadwerkelijk de
boerenstrijd om land- en burgerrechten, of vergrootte het vooral Gopalans
eigen wereld? Gopalans verslag van de reis geeft enig inzicht in deze vraag.
Hij benut alle mogelijkheden die hem gegeven worden — ook de toeristische
— maar al zijn observaties staan in het teken van emancipatie in de sociale én
de koloniale zin des woords. Hij bezoekt de piramides, maar noemt ze
‘relicken van feodaliteit’, gebouwd met gedwongen arbeid en dagelijks
bezocht door mensen die deze bloederige geschiedenis niet onderkennen.??
Hij bezingt de sociale onrust in Egypte als het breedgedragen anti-
imperialistisch sentiment van een generatie die ‘zich haast richting een
gelijkwaardiger socio-politick systeem’, en dertig minuten met Nasser
overtuigen hem dat Egypte solidair is met de Aziatische landen tegen de
‘imperialistische plannen’ van anderen.’?

Had Gopalan — intussen een internationale persoonlijkheid die met
Mao, Nasser en andere wereldleiders aan tafel had gezeten — langzaam de
belangen van de boeren die hij vertegenwoordigde uit het oog verloren? Voor
het antwoord op die vraag moeten we terug naar Punjab. Daar werden in
1958 de kosten voor de Bhakra-Nagal dam, die de regio van irrigatie voor de
landbouw moest voorzien, afgewenteld op de lokale boeren. Zij betaalden al
belasting op water en de kosten voor de dam zouden daar bovenop komen.
Boeren besloten om de extra heffing collectief aan te vechten, waarbij de
lokale politie demonstraties hardhandig uiteendreef en demonstranten
arresteerde. Gopalan reisde naar Punjab om de demonstraties bij te wonen.
Mede vanwege het toegenomen politicke gewicht van de Kisan Sabha kon hij
daar werkelijk van betekenis zijn: zijn aanwezigheid en die van andere Kisan
Sabha leiders had intussen het vermogen om politiegeweld te deéscaleren. Ze
trokken van dorp naar dorp om samen met dorpelingen te waken tegen
nachtelijke politieraids. Dergelijke raids kwamen veel voor — ook na
geweldloze protesten — waarbij agenten beslag legden op waardevolle spullen
bij wijze van ‘boete’ opgelegd aan onruststokers.’* De aanwezigheid van
Gopalan en zijn collega’s maakte dit veel moeilijker. Als reactic op zijn
inmenging werd Gopalan voor een jaar verbannen uit Punjab en
gedeporteerd naar Delhi, maar de dambelasting ging voor tachtig procent van

32 Gopalan, I the Cause of the People, 216-7.
33 Tbidem, 217.
34 Tbidem, 227.

90



Peasants for Peace?

tafel.> De deportatie vocht hij vervolgens met succes aan bij de Delhi High
Court. Het had dus wel degelijk zin om een internationale politicke
persoonlijkheid te zijn.

Epiloog: wie komt op voor de boer?

Het voorbeeld van Gopalans voorzitterschap van de All-India Kisan Sabha
toont aan dat schaken op meerdere borden waardevol kon blijken: deelname
aan de internationale beweging voor vrede en zelftbeschikking in de
dekoloniserende wereld kon samengaan met de strijd om zelfbeschikking
voor boeren op lokaal niveau. Maar actievoeren op lokale en internationale
schaal tegelijk toont ook iets anders: teleurstelling in de nationale politick in
Delhi in het algemeen en die van het Indian National Congress in het
bijzonder. Sociale rechtvaardigheid, met name de rechten van kleine boeren
en kastelozen, hadden een sleutelrol gespeeld in de beginjaren van het Indian
National Congress. Zolang het Indian National Congress vooral een
toekomstvisie vertolkte — een India dat na het vertrek van de Britten vrij was
om zichzelf vorm te geven — kon het relatief gemakkelijk een breed scala aan
politicke visies onder hun anti-Britse programma scharen. Toen India
daadwerkelijk onafthankelijk werd, en daarmee een deel van de toekomstvisie
was gerealiseerd, werd ook duidelijk dat er niet voor alle hervormingsplannen
ruimte was.

Die teleurstelling in nationale electorale politiek beperkte zich niet tot
Indiase communisten: ook de beweging van Gandhi keerde zich in de jaren
vijftig af van New Delhi. Gandhi was in 1948 vermoord, maar zijn navolgers
probeerden zijn visie voor India levend te houden. Die visie voor India had
niet alleen om politicke maar juist ook om economische onathankelijkheid
gedraaid: een autarkisch land met kleinschalig bestuur en huisnijverheid als
fundament. Het India van Nehru had echter een andere weg gekozen: één
van staatsgestuurde industrialisatie en vijfjarenplannen. Navolgers van
Gandhi, waaronder ook politicke prominenten, trokken zich daarop
teleurgesteld terug uit de nationale politiek.3 In plaats daarvan bliezen zij de
sarvodaya beweging nieuw leven in. Sarvodaya is een samentrekking van sarva

3 Ibidem.

3 1. Walker, ‘Jayaprakash Narayan and the Politics of Reconciliation for the
Postcolonial State and its Fragments’, Indian Economic and Social History Review 57 (2019)
147-69.

91



Carolien Stolte

(alle) en udaya (optijzen): een beweging tot verheffing van de gehele bevolking.
Gandhi’s navolgers in onafhankelijk India streefden ernaar dat de
zeltbeschikking die India met de dekolonisatie had verworven, daadwerkelijk
alle lagen van de maatschappij zouden bereiken.’” Zo kwamen ook zij bij
boeren en landrechten uit.

De Gandhians verschilden van de communisten in zowel hun politieke
methode als hun eindvisie voor een rechtvaardiger India, maar hun
boerenactivisme had iets opvallends gemeenschappelijk met dat van de All-
India Kisan Sabha: het was een combinatie van lokaal en internationaal
activisme, verpakt in vredesretoriek. Vinoba Bhave, die breed werd gezien als
de spirituele opvolger van Gandhi, lanceerde in de jaren vijftig de Bhoodan
(lett.: land-gift) beweging onder de vlag van sarvodaya. De beweging
probeerde grootgrondbezitters over te halen om vrijwillig een percentage van
hun land aan landloze boeren te geven. Dat land mocht dan alleen gebruikt
worden voor zelfvoorzienende teelt. Als de begunstigde het land meer dan
een jaar niet verbouwde of voor andere doeleinden gebruikte, dan verviel de
overdracht.

Als methode voor geweldloze sociale revolutie trok de sarvodaya-
beweging internationaal de aandacht van pacifisten. Leden van één van de
grootste pacifistische organisaties, de War Resisters’ International, reisden in
1960 naar India om meer te leren over bhoodan en andere
hervormingsprogramma’s.? Er gingen zelfs stemmen op om een ‘Sarvodaya
Internationale’ op te richten.?? Juist doctrinaire pacifisten zagen veel in
hervormingen buiten de infrastructuur van de staat om: de noodzaak tot het
sluiten van compromissen was inherent aan electorale politiek, wat de
mogelijkheid tot volledig geweldloos handelen in gevaar bracht. Ook zij zagen
internationale solidariteit als alternatief. Sarvodaya-activisten vonden
aansluiting bij andere spiritueel gedreven geweldloze projecten, van
burgerrechten-activisten in de Verenigde Staten tot boeddhistische monniken
in Japan.* Mede door de brede aandacht voor de bhoodan beweging verwierf

37T. Sherman, ‘A Gandhian Answer to the Threat of Communism? Sarvodaya and
Postcolonial Nationalism in India’, Indian Economic and Social History Review 53 (20106)
249-70.

38 C. Stolte, ‘Fellow Travelers: Global Decolonization and Gandhian Peace Work’ in:
B. Guyot-Réchard en E. Leake ed., South Asia Unbound (Leiden 2023) 187-202.

3 TInternationaal Instituut voor Sociale Geschiedenis, archief War Resisters’
International, 10% Triennial Conference. Ramesh Vyas aan Atlo Tatum, 1/8/1960.
40 Stolte, ‘Fellow Travelers’, 189.

92



Peasants for Peace?

die gaandeweg de jaren vijftig momentum in met name het oosten van India
en werden grote stukken land, in sommige gevallen zelfs hele dorpen,
gedoneerd aan landloze boeren.

De All-India Kisan Sabha was in 1936 opgericht uit onvrede over het
gebrekkige vermogen van het Indian National Congress om de macht van de
zamindars te breken. Na de Indiase onafhankelijkheid zette boerenactivisme
tegen  grootgrondbezitters onverminderd door, omdat nationale
onathankelijkheid niet had geresulteerd in een rechtvaardigere sociale orde
op het platteland. De omstandigheden waarin die strijd werd gevoerd waren
echter wel degelijk veranderd: boerenbewegingen, of het nu de Kisan Sabhas
waren of het bhoodan initiatief van Vinoba Bhave, werden massaorganisaties
waar boeren actief aan deelnamen, en zo in contact kwamen met activisten
uit andere regio’s en andere sectoren. Maar het verband tussen hun lokale
strijd voor landrechten of tegen extra belastingen en de geopoliticke context
van de Koude Ootlog was, bezien vanuit de leefwereld van de Indiase boer,
voornamelijk indirect. De archieven van de sarvodaya- en de boerenbeweging
laten weliswaar internationale vrijwilligers zien in bhoodan marsen en Kisan
Sabha vertegenwoordigers op internationale congressen, maar dat betrof een
geletterde bovenlaag die geen land met eigen handen bewerkte. De
voorbeelden van de Bhakra-Nagal dam en de bhoodan beweging laten echter
zien dat er wel degelijk een wisselwerking was tussen lokaal activisme en
internationale solidariteit, tot versterking van beide.

93



