
Peasants for Peace? Het gewicht van de boerenstem 
in India, ca. 1930-1960 
 

Carolien Stolte 
 
 

 

Leidschrift, jaargang 40, nummer 3, november 2025 

In Moga, een kleine provinciestad in de Indiase regio Punjab, kwamen op 13 
september 1954 boeren uit heel India samen met politici die de belangen van 
die boeren hoog in het vaandel hadden staan. Het betrof de twaalfde nationale 
vergadering van de All-India Kisan Sabha, de Indiase boerenbond.1 De keuze 
was niet zomaar op Moga gevallen: de regio was vruchtbaar en van groot 
belang voor de voedselzekerheid van het net onafhankelijke India. Bovendien 
had Moga een voorgeschiedenis van antikoloniaal boerenprotest. In 1939 
waren boeren in het district namelijk in opstand gekomen tegen de zogeheten 
chowkidari belasting, een verplicht bedrag dat boeren moesten afdragen aan de 
Britten ter financiering van bewakers (chowkidars) in de dorpen. 2  De 
chowkidars fungeerden als een soort politiemacht voor afgelegen rurale 
gebieden. Ze hadden de taak om de openbare orde te bewaren, maar ook om 
potentiële verstoringen daarvan en andere verdachte zaken bij de autoriteiten 
te melden. De boeren van Moga hadden destijds de handen ineengeslagen en 
weigerden collectief om deze belasting nog langer te betalen. 

Moga was niet de enige plek waar dit indertijd gebeurde: de belasting 
was ook elders één van de speerpunten van de civil disobedience beweging, de 
gecoördineerde burgerlijke ongehoorzaamheid die werd betracht door de 
Indiase onafhankelijkheidsbeweging. De beroemde zoutmarsen van 
Mahatma Gandhi, gericht tegen de Britse belasting op zoutwinning, maakten 
daar bijvoorbeeld ook deel van uit. Wat echter bijzonder was aan de 
boerenopstand in Moga, is dat er jathas naar Moga trokken om de boeren te 
steunen. In de traditie van de sikhs – de grootste religieuze groep in Punjab – 
is een jatha een groep sikh vrijwilligers die samenkomt om een 
gemeenschappelijk doel na te streven. In de vroegmoderne tijd waren jathas 
veelal nomadische gewapende groepen, maar tijdens de 

 
Deze publicatie maakt deel uit van het NWO-VIDI project Peace Palms met 
dossiernummer VI.Vidi.221F.026. 
1 M. Rasul, A History of the All India Kisan Sabha (Calcutta 1974) 166. 
2 M. Mukherjee, Peasants in India’s Nonviolent Revolution: Practice and Theory (New Delhi 
2004) 182. 



Carolien Stolte  
 

 

80 

onafhankelijkheidsstrijd namen ze ook deel aan geweldloze demonstraties.3 
In dit geval togen ze met 350 man (waaronder 50 vrouwen) naar Moga om 
het boerenprotest met hun fysieke aanwezigheid en het zingen van liederen 
kracht bij te zetten, en daarmee de autoriteiten uit te dagen hen allemaal te 
arresteren. 4  Dit is eveneens een beproefde tactiek bij burgerlijke 
ongehoorzaamheidsbewegingen, omdat massa-arrestaties bij geweldloos 
protest slecht afstralen op de autoriteiten.  

Tot slot lag Moga niet ver van de vers getrokken grens tussen India en 
Pakistan, en was de regio zeker niet immuun geweest voor het sektarisch 
geweld dat uitbrak rondom de opsplitsing van Brits India in 1947.5 Sterker 
nog, de graanmarkt van Moga was een van de plaatsen geweest waar door 
sikhs geld werd gecollecteerd om wapens te kopen voor gebruik tegen de 
lokale moslims.6  Een week na de onafhankelijkheid waren nagenoeg alle 
moslims uit de regio verdwenen. Voor iedere deelnemer uit Moga aan het 
congres van de All-India Kisan Sabha lag deze pijnlijke geschiedenis nog zeer 
vers in het geheugen: het geweld van de opsplitsing was voor hen immers pas 
zeven jaar geleden. Het is daarom niet ondenkbaar dat er ook geweldplegers 
deelnamen aan het congres.  

Er lag dus een groot aantal acute problemen op tafel in 1954: de 
opbouw en eenheid van het land, voedsel- en waterzekerheid, en vooral de 
rechten van landloze boeren, één van de belangrijkste redenen waarom de 
boerenbond oorspronkelijk was opgericht. Het is daarom opvallend dat het 
congres van de All-India Kisan Sabha in Moga net zozeer het terrein werd 
van grote internationale agendapunten: de recente overeenkomst tussen de 
Indiase premier Jawaharlal Nehru en zijn Chinese tegenhanger Zhou Enlai; 
de net opgerichte Zuidoost-Aziatische Verdragsorganisatie waarmee Pakistan 
was toegetreden tot het Amerikaanse kamp in de Koude Oorlog; en de 
nucleaire dreiging die dat jaar in Azië heel concreet was geworden toen 

 
3  Ook bij de meest recente boerenprotesten in India: H. Grewal, ‘The Violent-
nonviolent Binary of Democratic Protest: Phantasmagoria, Gursikhi, and Khalsa 
Sovereignty,’ Sikh Formations, 18.1-2 (2022) 206-218. 
4 Mukherjee, Peasants in India’s Nonviolent Revolution, 182. 
5 Voor een recent overzicht van deze periode, zie: Y.Khan, The Great Partition: The 
Making of India and Pakistan (New Haven, CT 2017). 
6 K.S. Bajwa, ‘A Critical Appraisal of the Diary of Anokh Singh on the Partition of 
India, 1947’, Proceedings of the Indian History Congress 72.2 (2011) 1337-1343: 1337. 



Peasants for Peace? 
 

  
81 

Japanse vissers in de radioactieve wolk van de Amerikaanse atoomtesten bij 
de Bikini-eilanden terecht kwamen.7  

Wat deden deze internationale problemen op de belangrijkste 
sectorvergadering van een organisatie die verantwoordelijk was voor de 
belangen van India’s grootste beroepsgroep, de boeren? Combineerden 
boeren inderdaad hun strijd voor eigen rechten met stellingname in 
internationaal-politieke kwesties? Of zegt dit vooral iets over een groeiende 
afstand tussen de landloze boeren in de lokale afdelingen van de Kisan Sabha 
en de nationale leiders die hen claimden te vertegenwoordigen?  

 
 

De All-India Kisan Sabha en boerenprotest 
 
De geschiedenis van India’s onafhankelijkheidsstrijd is onlosmakelijk 
verbonden met de strijd om bestaanszekerheid voor kleine boeren. Gandhi’s 
eerste protest in India vond plaats in Champaran, in de noordelijke provincie 
Bihar, en was gericht tegen de verplichte indigoteelt. Boeren in Bihar werden 
namelijk gedwongen om kostbare landbouwgrond op te offeren voor het 
planten van indigo, dat de Britse autoriteiten vervolgens tegen een kunstmatig 
lage prijs afnamen.8 Bihar is net als Punjab een belangrijke landbouwregio in 
India waar al in de negentiende eeuw sporadisch boerenopstanden 
plaatsvonden. Ook toen speelde de indigokwestie al, maar de onderliggende 
kwestie van autonomie voor boeren was breder dan het planten van indigo 
alleen.  

Tijdens de vroegmoderne tijd was een groot deel van het bebouwbare 
land in handen gekomen van zogeheten zamindars (grondbezitters), die zich 
ontwikkelden tot een feodale adel onder het Mughal keizerrijk met 
bijbehorende belastingheffing en militaire plichten.9  Bihar was één van de 
plekken waar de East India Company dit systeem vervolgens formaliseerde 
door via de zamindars een vastgelegde belastingafdracht te vragen, die de 
zamindars op hun beurt bij de boeren hieven. Dit systeem bood in meerdere 

 
7 Rameshwari Nehru Personal Papers (hierna RNPP), Nehru Memorial Museum and 
Library (Hierna NMML): All India Peace Council Weekly Newsletter, 5 oktober 1954. 
8  J. Pouchepadass, Champaran and Gandhi: Planters, Peasants and Gandhian Politics 
(Oxford 1999). 
9  Voor een recente geschiedenis van de zamindars in Bihar zie: T.Ansari, Mughal 
Administration and the Zamindars of Bihar (Londen 2019). 



Carolien Stolte  
 

 

82 

bestuurslagen ruimte voor misbruik, waarbij boeren steevast aan het kortste 
eind trokken. 

Het revolutionaire potentieel van India’s boerenpopulatie bleef niet 
lang onopgemerkt. De eerste kisan sabha (lett. boerenbond) van India werd in 
1929 opgericht in Bihar om een tegenwicht te bieden aan de grote macht van 
de zamindars. Volledige afschaffing van het zamindari systeem was echter nog 
geen expliciet doel. Het gold als te radicaal: veel nationalisten waren bang dat 
een beweging met een dergelijk revolutionair doel de 
onafhankelijkheidsbeweging uit elkaar zou spelen.10 Liever richtten ze zich op 
hervormingen die het lot van boeren verlichtten, maar het onderliggende 
systeem intact lieten.  

In de eerste jaren van de boerenbond in Bihar werd dan ook een 
tweedeling zichtbaar die zich al snel op nationaal niveau zou herhalen. 
Enerzijds stonden leiders op die de boeren wilden verbinden aan de 
nationalistische beweging, opdat een onafhankelijk India ook een 
rechtvaardiger India zou worden waarin hun rechten gewaarborgd zouden 
zijn. Het grote aantal boeren zou op hun beurt de nationale beweging verder 
kracht bij zetten, omdat men dan met recht kon zeggen namens een grote en 
representatieve groep te spreken. Anderzijds stonden leiders op die de 
onafhankelijkheid niet met de boeren, maar via de boeren wilden bereiken: 
door het afschaffen van het zamindari systeem zouden niet alleen de boeren 
worden bevrijd van gedwongen arbeid, gedwongen teelt en gedwongen 
afdrachten, maar zou ook het koloniale bestuur van onderaf worden 
ontwricht.11  

In de regel was geen van deze twee soorten boerenleiders zelf boer. 
Sterker nog, veel van de leiders van het Indian National Congress hadden 
nauwe banden met zamindars of kwamen zelfs uit zamindarfamilies.12 Veel 
van hen ontkenden niet dat verandering noodzakelijk was, maar zetten in op 
de verbetering van de relatie tussen zamindars en boeren met heldere rechten 
en plichten voor beide kanten.13 Deze insteek veranderde na 1934, toen een 
verwoestende aardbeving grote delen van Bihar ongeschikt maakte voor 

 
10 B. Chaudhuri, ‘Agrarian Movements in Bengal and Bihar: 1919-39’ in A.R. Desai 
ed., Peasant Struggles in India (Bombay 1979) 347-9. 
11 Ibidem, 350. 
12 G.P. Sharma, ‘Nationalist response to Agrarian Conflict: dr. Rajendra Prasad and 
Peasant Politics in Bihar in the 1930s’, Studies in People’s History 2.2 (2015) 216-224: 
219. 
13 Ibidem, 220. 



Peasants for Peace? 
 

  
83 

cultivatie. Leiders van het Indian National Congress als Gandhi en Nehru 
togen onmiddellijk naar Bihar om de bevolking een hart onder de riem te 
steken en organiseerden een commissie om humanitaire hulp voor het gebied 
te coördineren. Deze Indian National Congress commissie kon echter niet 
voorkomen dat de lokale zamindars de getroffen regio’s aan dezelfde strikte 
heffingen onderwierpen als gewoonlijk, en zo een nijpende situatie nog verder 
verergerden.14 Mede hierdoor trok de boerenkwestie steeds meer aandacht, 
ook buiten Bihar. In 1936 kwam het tot de oprichting van de All-India Kisan 
Sabha, die zich nu wel tot doel stelde het zamindari systeem volledig af te 
schaffen en alle uitstaande schulden die boeren hadden bij de zamindars kwijt 
te schelden.15 Voor de meeste leden van het Indian National Congress ging 
dit echter veel te ver. Daardoor raakte het idee van een eensgezinde nationale 
beweging met de boeren aan boord steeds verder uit beeld. 

Met een revolutionairder boerenprogramma kwam de All-India Kisan 
Sabha wel in beeld bij een andere speler: de Communistische Partij van India. 
Zij hadden de boeren al sinds de oprichting van de Communistische Partij in 
gedachten: bij gebrek aan een industriële arbeidersklasse in India moest de 
revolutie noodzakelijkerwijs vanuit de boerenklasse komen. Dat vereiste een 
licht afwijkende lezing van communistische grondbeginselen, maar het eerste 
officiële communistische congres in India verklaarde unaniem dat er geen 
redding mogelijk was voor India zonder redding van de man die het land 
ploegt.16 Op verschillende plekken in India kwamen regionale afdelingen van 
de boerenbond in toenemende mate onder invloed te staan van de 
Communistische Partij. Al snel gold de All-India Kisan Sabha als de 
boerenvleugel van de communistische partij. Dat bleef zo na de 
onafhankelijkheid van India in 1947. 

Toen de All-India Kisan Sabha bijeenkwam in Moga in 1954, was die 
invloed van de Communistische Partij duidelijk te zien. Deelnemers konden 
rekenen op steun van de World Federation of Trade Unions, de boerenbond 
van de Sovjet-Unie en een groot aantal boerenorganisaties uit het Oostblok. 
Het ledenaantal van de boerenbond bedroeg ondertussen meer dan een 

 
14  De nasleep van deze aardbeving is recentelijk opnieuw onderzocht door E. 
Marcussen, Acts of Aid: Politics of Relief and Reconstruction in the 1934 Bihar-Nepal 
Earthquake (Cambridge 2023). 
15 L. Singh, ‘The Bihar Kisan Sabha Movement: 1933-1939’, Social Scientist 20.5 (1992) 21-
33: 25-6. 
16 The First Indian Communist Conference, in: G. Adhikari, Documents of the History 
of the Communist Party of India vol. 2 (Delhi 1974) 635. 



Carolien Stolte  
 

 

84 

miljoen.17 De All-India Kisan Sabha had zich ontwikkeld tot een nationale 
organisatie die actieve deelname van boeren verwelkomde. Het was méér 
geworden dan een groep hervormers die wel over, maar niet mét de boeren 
sprak. De zichtbaarheid van boerenparticipatie stond nu hoog in het vaandel: 
het congres eindigde met een politieke manifestatie die, volgens de eigen 
documentatie van de Kisan Sabha, meer dan 100,000 boeren op de been 
bracht.18  

Zelfs als we ervan uitgaan dat die deelnemersaantallen positief zijn 
ingeschat, kon een provinciestad als Moga dergelijke aantallen niet 
accommoderen voor een meerdaags congres. Maar dat was juist de reden dat 
deze enorme boerenbijeenkomsten in relatief afgelegen gebieden werden 
georganiseerd: het schiep de mogelijkheid om voor dit soort vergaderingen 
een tijdelijke stad uit de grond te stampen met slaaptenten voor deelnemers 
en vrijwilligers, gaarkeukens, en podia voor toespraken en culturele 
uitvoeringen.19 Het kamp kreeg zelfs een naam: Baba Rur Singh Nagar, naar 
een revolutionair uit Punjab die in de VS als landarbeider had gewerkt en zijn 
verdiende geld aan de Indiase revolutionaire beweging had geschonken. Ook 
op die manier gaf de Kisan Sabha richting aan hun principe van 
boerenparticipatie. 

Hoeveel was er tegen het congres van Moga in 1954 nog over van de 
eerste beginselen van de boerenbond? Enerzijds was er voortgang geboekt 
op het punt van landbezit: in Punjab had nu een substantieel percentage van 
de boeren enig land in eigendom. Al creëerde dat wel een nieuw probleem: 
de stukken land waren veel te klein voor betekenisvolle cultivatie. Zamindars 
die wel op schaal konden produceren hadden ondertussen stevige politieke 
vertegenwoordiging in het Indian National Congress - die nu de regering van 
onafhankelijk India vormde - en verdreven pachters juist van hun land. Het 
oude boerengevoel van verraden te zijn door het Indian National Congress, 
als de partij die zegt zich het lot van de boeren aan te trekken, maar intussen 
stevig vasthoudt aan de status quo, was dan ook niet verdwenen. Er was wel 
een element aan toegevoegd. Bij de stelling dat buitenlands kapitaal de wortel 
van India’s economische problemen én de veroorzaker van de ellende van 
Indiase boeren en arbeiders was, kon niet langer naar de kolonisator worden 
verwezen. Het mikpunt van de All-India Kisan Sabha was nu het Indian 

 
17 Om precies te zijn: 1.087.247. Rasul, A History of the All India Kisan Sabha, 166. 
18 Rasul, A History of the All India Kisan Sabha, 166. 
19 Ibidem. 



Peasants for Peace? 
 

  
85 

National Congress zelf. In de woorden van de voorzitter van de Kisan Sabha, 
Indulal Yagnik:  
 

We moeten ons afvragen of de leiders van Congress [INC] onder 
Pandit Nehru daadwerkelijk alles vergeten hebben wat ze ooit hebben 
gezegd over de heerschappij van vreemd kapitaal … ze hebben al hun 
beloftes en voornemens op ijs gezet om zelf de oude imperialistisch-
kapitalistische orde te handhaven. Het oorspronkelijke idee van 
volledige zelfstandigheid is opzijgezet voor vrijwillige onderwerping 
aan de pond en de dollar …20 

 
De bekende kritiek, dat het Indian National Congress niet werkelijk een 
rechtvaardiger en gelijkwaardiger India voor ogen had, maar alleen een 
soeverein India, waarin de gevestigde Indiase elite de baas werd in plaats van 
de Britse, kreeg hiermee nieuw gestalte. Met de communistische invloed op 
de boerenbond werd de boerenkwestie met eenzelfde argumentatie 
geïnternationaliseerd. In zijn toespraak beschuldigde Yagnik het Indian 
National Congress ervan te zijn geschrokken van de revolutionaire 
bewegingen die door China, Indo-China, Malaya en Burma trokken. Bang 
voor het verlies van hun macht, leunden ze steeds sterker op het 
kapitalistische kamp uit angst voor het revolutionaire potentieel van arbeiders 
en boeren in eigen land.21 Zo werd de strijd tegen grootgrondbezitters in de 
sleutel gezet van de Koude Oorlog, die juist ten tijde van het Moga-congres 
een steeds groter stempel op Zuid- en Zuidoost-Azië drukte. 

 
 

Boeren en de ambities van de Indiase vredesbeweging 
 
In het jaar 1954 was de verwevenheid van de Koude Oorlog en het 
dekolonisatieproces in Azië zichtbaarder dan ooit. De slag bij Dien Bien Phu 
was het begin van de Franse terugtrekking uit Vietnam, maar markeerde ook 
de start van de Amerikaanse betrokkenheid en Eisenhowers eerste verwijzing 
naar de dominotheorie. Dat laatste was relevant omdat in Brits Malaya de 
gewapende vleugel van de Maleise Communistische Partij al enkele jaren in 
een guerrillastrijd verwikkeld was met de Britten. Bezien vanuit India – 

 
20 Presidential address, Indulal Yagnik, in: Rasul, A History of the All India Kisan Sabha, 
169. Vertaling auteur. 
21 Ibidem, 170. 



Carolien Stolte  
 

 

86 

vanwege hun eigen relatief vroege onafhankelijkheid een internationale 
voorvechter voor dekolonisatie – waren dit zorgelijke ontwikkelingen. Waren 
alle Aziatische landen met een communistische beweging nu kwetsbaar voor 
interventie?  Dit ging om meer dan abstracte zorgen: op 8 september werd in 
Manila de Southeast Asian Treaty Organization (SEATO) opgericht, een 
defensief bondgenootschap dat als Aziatische tegenhanger van de NAVO 
moest fungeren. Het expliciete doel van SEATO was om Zuidoost-Azië te 
beschermen tegen ‘communistische agressie’. 22  Onder de ondertekenaars 
waren Pakistan, Thailand en de Fillippijnen. Met andere woorden: de 
blokvorming van de Koude Oorlog leek, na een decennialange strijd voor 
soevereiniteit, India te omringen en die pasverworven zelfbeschikking te 
bedreigen. 

Vergeleken met deze ontwikkelingen leek het Sino-Indiase Pancheel 
Agreement van datzelfde jaar een verademing. Daarin formuleerden India en 
China vijf (panch) principes (shila) van vreedzame co-existentie, waaronder 
respect voor territoriale integriteit en soevereiniteit en geen inmenging in 
elkaars binnenlandse aangelegenheden. Maar ook bij dit verdrag drong de 
context van dekolonisatie en Koude Oorlog zich op: een belangrijke inzet 
van het verdrag was het reguleren van de handelsroutes door de Himalaya, in 
het bijzonder het handelsverkeer tussen India en Tibet. De op dat moment 
bestaande overeenkomsten over diplomatiek- en handelsverkeer in de 
Himalaya waren nog gesloten tussen de Britten en de Qing. Ze waren niet 
toegerust op de nieuwe politieke situatie: de annexatie van Tibet door 
revolutionair China in 1950. De grenzen tussen onafhankelijk India en de 
Volksrepubliek China waren niet overal helder – potentieel een bron van 
nieuw conflict, en één die het Pancheel Agreement uiteindelijk niet kon 
voorkomen.23 

Toch leek het Pancheel Agreement in 1954 rust te brengen in een 
onrustige wereld en werd het gevierd met leuzen als Hindi-Chini Bhai Bhai 
(Indiërs en Chinezen zijn broeders). Bezien vanuit de pro-communistische 
boerenbond in Moga in oktober 1954 was de toenemende inmenging van de 
Verenigde Staten in Azië de grootste bedreiging voor vrede. Het hielp daarbij 
niet dat, na de verschrikkingen van Hiroshima en Nagasaki, dat jaar wederom 

 
22 UN Treaty Collection, no. 2819: Southeast Asia Collective Defense Treaty (with 
Protocol), www.treaties.un.org, geraadpleegd 26 juni 2025.  
23 In 1962 brak een grensoorlog uit tussen India en China. Voor een goed beeld van 
de verhouding tussen India en China, zie T. Sen, India, China and the World: a Connected 
History (New York, NY 2017). 

http://www.treaties.un.org/


Peasants for Peace? 
 

  
87 

een Japans slachtoffer was gevallen bij Amerikaanse atoomtesten. De ironisch 
genaamde ‘Lucky Dragon No. 5’, de Japanse vissersboot wier bemanning 
werd blootgesteld aan de radioactieve neerslag van de test, gaf een grote 
impuls aan de antikernwapenbeweging in Azië. Het resultaat was dat Pandit 
Sundarlal, één van de oprichters van de All-India Peace Council – de grootste 
links-georiënteerde vredesorganisatie in India – naar Moga toog om een 
vredesrally te organiseren als onderdeel van het congres. De vredesrally 
bracht 40.000 boeren op de been.24  

De resoluties die aangenomen werden in Moga reflecteren de 
verwevenheid die gevoeld werd tussen de macht van grootgrondbezitters in 
India zelf en de internationale situatie die zich rondom India ontvouwde. De 
resoluties gingen over het limiteren van grootgrondbezit, de vrijheid van 
boeren om woeste gronden in cultuur te brengen en de prijzen van 
commerciële landbouwproducten. Maar de resoluties roemden ook de 
Genève-akkoorden over Vietnam als een overwinning van Vietnamese 
boeren met als argument dat het Noord-Vietnamese leger vooral uit kleine 
boeren bestond en dat landhervormingen in het noorden, met de opsplitsing 
van Vietnam, nu een feit waren. Daarnaast werden er resoluties aangenomen 
die het SEATO verdrag verwierpen – dit ging gepaard met het uitroepen van 
solidariteit met de boeren van Pakistan – en opriepen tot de dekolonisatie van 
de laatste stukken India die nog in Franse en Portugese handen waren.25 

Hoe verhielden deze lokale en internationale vraagstukken zich tot 
elkaar? Aan de ene kant is het bijzonder onaannemelijk dat de geopolitiek van 
de Koude Oorlog een dagelijks gespreksonderwerp was onder de boeren 
voor wie de Kisan Sabha zei op te komen. Analfabetisme was hoog en de 
strijd om basale rechten en voorzieningen was in deze periode in veel delen 
van India letterlijk een strijd op leven en dood. Anderzijds voorzagen 
congressen als die in Moga wel degelijk in een behoefte. Ze maakten zichtbaar 
dat lokale strijd – tegen een specifieke grootgrondbezitter, tegen verdrijving 
van het land, of tegen belastingheffing tijdens droogte of een mislukte oogst 
– in verbinding stond met strijd op regionaal, landelijk of zelfs internationaal 
niveau. Wat dat betreft waren de boerenmassas die, vaak van grote afstand, 
naar Moga waren afgereisd, méér dan stemvee dat hun leiders konden 
inzetten voor politieke invloed. De aantallen die op deze landelijke 
vergaderingen afkwamen, hielpen om de nationale pers te halen en 
garandeerden zo een politiek platform voor de wensen en zorgen van boeren.  

 
24 Rasul, A History of the All India Kisan Sabha, 166. 
25 Ibidem, 176. 



Carolien Stolte  
 

 

88 

De aantallen op een congres als Moga werkten echter ook als een magneet 
op groepen die niets met de boeren en hun strijd te maken hadden. De 
aanwezigheid van Pandit Sundarlal van de All-India Peace Council is hier een 
goed voorbeeld van. Uit zorg over de dreigende verdeling van Azië in de twee 
kampen van de Koude Oorlog had de All-India Peace Council in 1954 een 
Asian Solidarity Campaign opgezet. Deze riep op tot collectieve solidariteit 
onder de volkeren van Azië tegen blokvorming en (neo)kolonialisme, en vóór 
dekolonisatie en ontwapening. De campagne werd kracht bijgezet met 
vredesrally’s en petities. En waar kon je beter grote hoeveelheden 
handtekeningen ophalen dan bij een massa-evenement als de nationale 
vergadering van de All-India Kisan Sabha? Pandit Sundarlal was dan ook niet 
alleen naar Moga getogen. Met vijfentwintig andere leden van de All-India 
Peace Council slaagde Sunderlal erin om in drie dagen tijd 24.575 
handtekeningen op te halen voor de Asian Solidarity Campaign, iets wat met 
trots werd vermeld binnen hun eigen gelederen.26 

Het feit dat een boerenbond als de All-India Kisan Sabha behoorlijk 
veel massa leverde en dat hun traditionele strijd tegen de zamindars makkelijk 
te vertalen was naar communistische grondbeginselen, was ook de 
boerenleiders niet ontgaan. De roep om vrede en zelfbeschikking in Azië van 
organisaties als de All-India Peace Council, en hun beeld van een Azië dat vrij 
was om zelf een pad te kiezen zonder soevereiniteit te moeten opgeven aan 
de (kern)grootmachten van de Koude Oorlog, was bovendien niet in 
tegenspraak met hun eigen doelstellingen. Sterker nog, de All-India Peace 
Council, gelieerd aan de links-georiënteerde World Peace Council 
(Wereldvredesraad) had een internationale infrastructuur waar ook de 
boerenleiders wellicht gebruik van konden maken. Zo begonnen regionale 
Kisan Sabha’s, zoals in de Noord-Indiase regio Gwalior, op eigen initiatief 
handtekeningen in te zamelen voor de Asian Solidarity Campaign. Dit laat 
zien dat de boerenstrijd om landrechten en de strijd voor Aziatische 
zelfbeschikking steeds meer verweven raakten. 
 
 
Schaken op meerdere borden 
 
Het voorbeeld van Ayillyath Kuttiari Gopalan – antikoloniaal activist, 
communistisch politicus én lange tijd voorzitter van de All-Indian Kisan 
Sabha als opvolger van Yagnik – laat goed zien hoezeer lokale en 

 
26 RNPP, NMML: All India Peace Council Weekly Newsletter, 5 oktober 1954. 



Peasants for Peace? 
 

  
89 

internationale zelfbeschikking door elkaar liepen langs de retorische lijnen 
van de vredesbeweging.27 Gopalan kwam uit het noorden van Kerala, een 
regio in India waar de sociale scheidslijnen van het kastesysteem uitzonderlijk 
sterk waren. De laagste kasten waren zelfs uitgesloten van het gebruik van 
openbare wegen die langs tempels liepen. Gopalan kwam zelf uit een hoge 
kaste, maar gebruikte het deel van zijn naam dat zijn kaste aangaf bewust niet. 
Hij wijdde zich aan sociale hervormingen, participeerde in Gandhi’s zoutmars 
en marcheerde uit solidariteit in de jaren dertig met een groep kastelozen over 
de openbare weg in Payyannur, waar hij door tegendemonstranten in elkaar 
werd geslagen. 28  Tijdens de Tweede Wereldoorlog werd hij gearresteerd 
vanwege acties tegen de Britse overheersing en kwam hij in de gevangenis in 
aanraking met het communisme. Na de oorlog combineerde Gopalan zijn 
strijd voor sociale rechtvaardigheid in India met een strijd voor een 
rechtvaardigere wereldorde, vanuit de overtuiging dat het communisme de 
beste manier was om beide te garanderen. Die overtuiging bracht hem bij de 
All-India Kisan Sabha én de Indiase vredesbeweging.  

Leiderschap van een massaorganisatie als de Kisan Sabha, 
gecombineerd met de middelen en mobiliteit van de internationale 
communistische beweging, bood Gopalan mogelijkheden die slechts voor 
weinigen in het India van de jaren vijftig waren weggelegd. In 1952 was hij 
onderdeel van de Indiase delegatie naar de Asia-Pacific Peace Conference in 
Beijing.29 Daar ontmoette hij afgezanten van linkse bewegingen uit heel Azië, 
woonde een staatsbanket van Mao bij en sprak het congres toe namens 
India.30 Enkele jaren later vertegenwoordigde hij de All-India Kisan Sabha op 
het zogeheten Afro-Asian People’s Solidarity Congress in Cairo. Ook dit 
congres werd gedomineerd door leden van de Wereldvredesraad afkomstig 
uit de dekoloniserende wereld. Volgens Gopalan was het meest in het oog 
springende aspect van de conferentie hun universele verlangen naar vrede.31  

 
27 Voor zijn autobiografie, zie A.K. Gopalan, In the Cause of the People: Autobiographical 
Reminiscences (Madras 1973). 
28  N. Sasidharan. ‘Build-up of Class Consciousness: Agitational Politics in 
Malabar’, Samyukta: A Journal of Gender and Culture 7.2 (2022) 1-42: 2. 
29 Over de rol van dit congres in de vredesbeweging zie: R. Leow, ‘A Missing Peace: 
the Asia-Pacific Peace Conference in Beijing, 1952 and the Emotional Making of 
Third World Internationalism,’ Journal of World History 30.1-2 (2019) 21-53. 
30 Gopalan, In the Cause of the People, 188-9. 
31 Ibidem, 216. 



Carolien Stolte  
 

 

90 

Gopalans deelname aan het congres in Cairo werpt de vraag op in hoeverre 
vertegenwoordiging op een dergelijke bijeenkomst de Indiase boerenbond en 
haar belangen vooruithielp. Internationaliseerde dit daadwerkelijk de 
boerenstrijd om land- en burgerrechten, of vergrootte het vooral Gopalans 
eigen wereld? Gopalans verslag van de reis geeft enig inzicht in deze vraag. 
Hij benut alle mogelijkheden die hem gegeven worden – ook de toeristische 
– maar al zijn observaties staan in het teken van emancipatie in de sociale én 
de koloniale zin des woords. Hij bezoekt de piramides, maar noemt ze 
‘relieken van feodaliteit’, gebouwd met gedwongen arbeid en dagelijks 
bezocht door mensen die deze bloederige geschiedenis niet onderkennen.32 
Hij bezingt de sociale onrust in Egypte als het breedgedragen anti-
imperialistisch sentiment van een generatie die ‘zich haast richting een 
gelijkwaardiger socio-politiek systeem’, en dertig minuten met Nasser 
overtuigen hem dat Egypte solidair is met de Aziatische landen tegen de 
‘imperialistische plannen’ van anderen.33 

Had Gopalan – intussen een internationale persoonlijkheid die met 
Mao, Nasser en andere wereldleiders aan tafel had gezeten – langzaam de 
belangen van de boeren die hij vertegenwoordigde uit het oog verloren? Voor 
het antwoord op die vraag moeten we terug naar Punjab. Daar werden in 
1958 de kosten voor de Bhakra-Nagal dam, die de regio van irrigatie voor de 
landbouw moest voorzien, afgewenteld op de lokale boeren. Zij betaalden al 
belasting op water en de kosten voor de dam zouden daar bovenop komen. 
Boeren besloten om de extra heffing collectief aan te vechten, waarbij de 
lokale politie demonstraties hardhandig uiteendreef en demonstranten 
arresteerde. Gopalan reisde naar Punjab om de demonstraties bij te wonen. 
Mede vanwege het toegenomen politieke gewicht van de Kisan Sabha kon hij 
daar werkelijk van betekenis zijn: zijn aanwezigheid en die van andere Kisan 
Sabha leiders had intussen het vermogen om politiegeweld te deëscaleren. Ze 
trokken van dorp naar dorp om samen met dorpelingen te waken tegen 
nachtelijke politieraids. Dergelijke raids kwamen veel voor – ook na 
geweldloze protesten – waarbij agenten beslag legden op waardevolle spullen 
bij wijze van ‘boete’ opgelegd aan onruststokers.34  De aanwezigheid van 
Gopalan en zijn collega’s maakte dit veel moeilijker. Als reactie op zijn 
inmenging werd Gopalan voor een jaar verbannen uit Punjab en 
gedeporteerd naar Delhi, maar de dambelasting ging voor tachtig procent van 

 
32 Gopalan, In the Cause of the People, 216-7. 
33 Ibidem, 217. 
34 Ibidem, 227. 



Peasants for Peace? 
 

  
91 

tafel.35 De deportatie vocht hij vervolgens met succes aan bij de Delhi High 
Court. Het had dus wel degelijk zin om een internationale politieke 
persoonlijkheid te zijn.  
 
 
Epiloog: wie komt op voor de boer? 
 
Het voorbeeld van Gopalans voorzitterschap van de All-India Kisan Sabha 
toont aan dat schaken op meerdere borden waardevol kon blijken: deelname 
aan de internationale beweging voor vrede en zelfbeschikking in de 
dekoloniserende wereld kon samengaan met de strijd om zelfbeschikking 
voor boeren op lokaal niveau. Maar actievoeren op lokale en internationale 
schaal tegelijk toont ook iets anders: teleurstelling in de nationale politiek in 
Delhi in het algemeen en die van het Indian National Congress in het 
bijzonder. Sociale rechtvaardigheid, met name de rechten van kleine boeren 
en kastelozen, hadden een sleutelrol gespeeld in de beginjaren van het Indian 
National Congress. Zolang het Indian National Congress vooral een 
toekomstvisie vertolkte – een India dat na het vertrek van de Britten vrij was 
om zichzelf vorm te geven – kon het relatief gemakkelijk een breed scala aan 
politieke visies onder hun anti-Britse programma scharen. Toen India 
daadwerkelijk onafhankelijk werd, en daarmee een deel van de toekomstvisie 
was gerealiseerd, werd ook duidelijk dat er niet voor alle hervormingsplannen 
ruimte was.  

Die teleurstelling in nationale electorale politiek beperkte zich niet tot 
Indiase communisten: ook de beweging van Gandhi keerde zich in de jaren 
vijftig af van New Delhi. Gandhi was in 1948 vermoord, maar zijn navolgers 
probeerden zijn visie voor India levend te houden. Die visie voor India had 
niet alleen om politieke maar juist ook om economische onafhankelijkheid 
gedraaid: een autarkisch land met kleinschalig bestuur en huisnijverheid als 
fundament. Het India van Nehru had echter een andere weg gekozen: één 
van staatsgestuurde industrialisatie en vijfjarenplannen. Navolgers van 
Gandhi, waaronder ook politieke prominenten, trokken zich daarop 
teleurgesteld terug uit de nationale politiek.36 In plaats daarvan bliezen zij de 
sarvōdaya beweging nieuw leven in. Sarvodaya is een samentrekking van sarva 

 
35 Ibidem. 
36  L. Walker, ‘Jayaprakash Narayan and the Politics of Reconciliation for the 
Postcolonial State and its Fragments’, Indian Economic and Social History Review 57 (2019) 
147-69. 



Carolien Stolte  
 

 

92 

(alle) en udaya (oprijzen): een beweging tot verheffing van de gehele bevolking. 
Gandhi’s navolgers in onafhankelijk India streefden ernaar dat de 
zelfbeschikking die India met de dekolonisatie had verworven, daadwerkelijk 
alle lagen van de maatschappij zouden bereiken.37  Zo kwamen ook zij bij 
boeren en landrechten uit. 

De Gandhians verschilden van de communisten in zowel hun politieke 
methode als hun eindvisie voor een rechtvaardiger India, maar hun 
boerenactivisme had iets opvallends gemeenschappelijk met dat van de All-
India Kisan Sabha: het was een combinatie van lokaal en internationaal 
activisme, verpakt in vredesretoriek. Vinoba Bhave, die breed werd gezien als 
de spirituele opvolger van Gandhi, lanceerde in de jaren vijftig de Bhoodan 
(lett.: land-gift) beweging onder de vlag van sarvodaya. De beweging 
probeerde grootgrondbezitters over te halen om vrijwillig een percentage van 
hun land aan landloze boeren te geven. Dat land mocht dan alleen gebruikt 
worden voor zelfvoorzienende teelt. Als de begunstigde het land meer dan 
een jaar niet verbouwde of voor andere doeleinden gebruikte, dan verviel de 
overdracht. 

Als methode voor geweldloze sociale revolutie trok de sarvodaya-
beweging internationaal de aandacht van pacifisten. Leden van één van de 
grootste pacifistische organisaties, de War Resisters’ International, reisden in 
1960 naar India om meer te leren over bhoodan en andere 
hervormingsprogramma’s.38 Er gingen zelfs stemmen op om een ‘Sarvodaya 
Internationale’ op te richten. 39  Juist doctrinaire pacifisten zagen veel in 
hervormingen buiten de infrastructuur van de staat om: de noodzaak tot het 
sluiten van compromissen was inherent aan electorale politiek, wat de 
mogelijkheid tot volledig geweldloos handelen in gevaar bracht. Ook zij zagen 
internationale solidariteit als alternatief. Sarvodaya-activisten vonden 
aansluiting bij andere spiritueel gedreven geweldloze projecten, van 
burgerrechten-activisten in de Verenigde Staten tot boeddhistische monniken 
in Japan.40 Mede door de brede aandacht voor de bhoodan beweging verwierf 

 
37 T. Sherman, ‘A Gandhian Answer to the Threat of Communism? Sarvodaya and 
Postcolonial Nationalism in India’, Indian Economic and Social History Review 53 (2016) 
249-70. 
38 C. Stolte, ‘Fellow Travelers: Global Decolonization and Gandhian Peace Work’ in: 
B. Guyot-Réchard en E. Leake ed., South Asia Unbound (Leiden 2023) 187-202. 
39  Internationaal Instituut voor Sociale Geschiedenis, archief War Resisters’ 
International, 10th Triennial Conference. Ramesh Vyas aan Arlo Tatum, 1/8/1960. 
40 Stolte, ‘Fellow Travelers’, 189. 



Peasants for Peace? 
 

  
93 

die gaandeweg de jaren vijftig momentum in met name het oosten van India 
en werden grote stukken land, in sommige gevallen zelfs hele dorpen, 
gedoneerd aan landloze boeren.  

De All-India Kisan Sabha was in 1936 opgericht uit onvrede over het 
gebrekkige vermogen van het Indian National Congress om de macht van de 
zamindars te breken. Na de Indiase onafhankelijkheid zette boerenactivisme 
tegen grootgrondbezitters onverminderd door, omdat nationale 
onafhankelijkheid niet had geresulteerd in een rechtvaardigere sociale orde 
op het platteland. De omstandigheden waarin die strijd werd gevoerd waren 
echter wel degelijk veranderd: boerenbewegingen, of het nu de Kisan Sabhas 
waren of het bhoodan initiatief van Vinoba Bhave, werden massaorganisaties 
waar boeren actief aan deelnamen, en zo in contact kwamen met activisten 
uit andere regio’s en andere sectoren. Maar het verband tussen hun lokale 
strijd voor landrechten of tegen extra belastingen en de geopolitieke context 
van de Koude Oorlog was, bezien vanuit de leefwereld van de Indiase boer, 
voornamelijk indirect. De archieven van de sarvodaya- en de boerenbeweging 
laten weliswaar internationale vrijwilligers zien in bhoodan marsen en Kisan 
Sabha vertegenwoordigers op internationale congressen, maar dat betrof een 
geletterde bovenlaag die geen land met eigen handen bewerkte. De 
voorbeelden van de Bhakra-Nagal dam en de bhoodan beweging laten echter 
zien dat er wel degelijk een wisselwerking was tussen lokaal activisme en 
internationale solidariteit, tot versterking van beide. 

 
 


